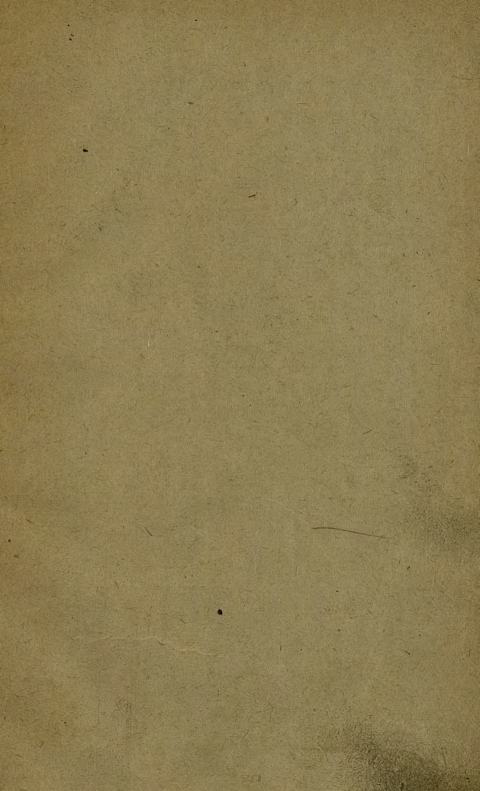


A 206 3480





#### П. Е. Астафьевъ.

# УРОКЪ ЭСТЕТИКИ.

(Памяти А. А. Фета.)

TION STORY

MOCKBA.

1893

是只要是各种人人。

# VERRE SCEERES.



(crope.A. A. renall)

一一可以如《风点》一

Н ВО П. Е. Астафьевъ.

1 206
633

## УРОКЪ ЭСТЕТИКИ.

(Памяти А. А. Фета.)

HIPPS CHI

MOCKBA.

Университетская типогр., Страстной бульв.

Дозволено цензурою. Москва, февраля 18 дня 1893 года.

APART OCTETIELL

18331-0



### УРОКЪ ЭСТЕТИКИ.

(Памяти А. А. Фета.)

Der Mensch ist nur da ganz Mensch, wo er spielt.

Schiller.

the property of the company of the c

Кого учить? У кого учиться?

Этихъ вопросовъ не существовало и не могло существовать для того направленія нашей эстетической и литературной критики, представителемъ котораго по справедливости считается В. Бѣлинскій. Эта критика не бралась за задачу — навязывать творцамъ художественныхъ произведеній готовую, опредёленную программу ихъ творчества, а ихъ читателямъ, испытывающимъ оть тёхъ произведеній художественное наслажденіе, - программу, по которой они обязательно должны эстетически наслаждаться, и вив которой ихъ наслаждение становится будто бы ошибкою, заблужденіемъ. Критика того времени признавала и свободный, геніальный, не подчиняющійся никакимъ готовымъ разсудочнымъ программамъ характеръ художественнаго творчества. Признавала она и иепосредственность художественнаго впечатлёнія, производимаго на душу его созданіями, и не навязываемаго ей никакими доказательствами, выкладками, теоретическими умопостроеніями тамъ, гдв само произведение этого впечатления непосредственно въ душъ не вызвало. Она знала, что ни преднамъренно, по заказу, сочинять действительно прекрасное, ни доказывать его дъйствительную красоту нельзя. И о процессъ художественнаго творчества, протекающемъ главную часть своего пути внъ сферы сознанія и произвола, и о непосредственно, безъ напряженнаго труда и разсужденія овладівающемь душою эстетическомь наслажденій и просватланій души преда дайствительной красотою. она имела совершенно ясныя и точныя понятія. Поэтому ся задачею вовсе и не было учить творчеству и эстетическому наслажденію. Въ художественномъ произведенін она искала прежде всего-эстетически оцинить истинно прекрасное, выделить его изъ посредственнаго и ложнаго, дъланнаго. Этимъ только путемъ стремилась она повліять и на развитіе эстетических вкусовъ публики, ослабить ихъ грубость, искусственность и т. п. Ен задачею была эстетическая оцінка произведеній искусства, а почвою-съ одной стороны изучение величайшихъ, имъющихъ міровое, въчное значение среди этихъ произведений, съ другой же-изучение техъ условій, при какихъ вообще можетъ какое-либо произведеніе вызывать въ душв непосредственное эстетическое впечатлвніе, настроеніе. Она сама поучалась на образцахъ творческаго художественнаго генія и на томъ живомъ дійствін, какое созданія его оказывають на чуткую къ красотъ, способную къ безкорыстному наслажденію ею въ природь и человькь человьческую

Совершенно иную постановку получиль вопросъ о задачѣ критики въ последующій затемь періоль ся развитія, конець котораго мы нынв переживаемъ. Прекрасное само по себв и эстетическое впечатленіе, поскольку оно не служить въ испытывающей его душе какимъ-либо инымъ, уже не эстетическимъ, но правственнымъ, соціальнымъ, утилитарнымъ задачамъ жизни, — были признаны лишенными всякаго самостоятельнаго достоинства и значенія у положившихъ начало новому направленію критики Чернышевскаго, Добролюбова и ихъ последователей. Мёрою всякой красоты и всёхъ эстетическихъ впечатлёній была признана сама окружающая дёйствительная жизнь, съ ея нуждами, насущными питересами и заботами, съ ея настоящими тревогами и борьбою страстей. Искусство должно было отнынъ только служить дълу этой жизни, этихъ нуждъ, заботъ, интересовъ, тревогъ и борьбы, дълая ихъ предметомъ своихъ изображеній, ихъ уясненіе и оцінку того или другаго отношенія къ нимъ — своею задачею. Виъ этого предмета и этой задачи — и художественное творчество и художественное наслаждение были признаны праздными, недостойными. Они признавались даже безиравственными, ибо эгоистическими, отвлекающими человъка отъ его высочайшихъ задачь правственнаго и соціальнаго служенія, дівлающими его ни въ комъ не нуждающимся, но и ни для кого неполезнымъ, ненужнымъ. Прекраснымъ отнынъ допускалось признавать лишь то, что имъетъ жизненное значеніе, ставить и уясняетъ человъку его дъйствительно-жизненныя практическія задачи въ окружающей современной дъйствительности. Прекрасно лишь то, что имъетъ значеніе практическое, дъловое, но не то, что обречено навъки оставаться предметомъ празлнаго, ни къ какому полезному дълу неприложимаго и не влекущаго созерцанія. Прекраснымъ— иными словами—было признано только жизненно-приложимое, полезное, дъловое, утилитарное, злободневное.

По мврв своей утилитарности, двловитости, должны были оцвниваться и произведенія искусства. Создалась и литература, преслідующая, вмісто чисто-художественных задачь безкорыстнаго изображенія вічно и типично-прекраснаго, ціли утилитарныя, поставленныя условіями своего времени и своей обстановки, литература тенденціозная. Создалась и тенденціозная же критика, наложившая запреть на все, что не имість прямаго отношенія къ нуждамь, вопросамь и заботамь насущной дійствительности, что неприложимо вь ей условіяхь.

Этимъ сразу былъ наложенъ запретъ и на то безкорыстное, неуталитарное отношение къ міру, людямъ и жизни, которымъ характеризуется настроеніе художника ли, восхищающагося ли художественнымъ образомъ, - и на участіе безсознательнаго, непроизвольного элемента въ процессъ художественного творчества. Отъ послъдняго требуется уже не геніальность, но разсудочность, разсчеть, и прежде всего анализь. Налагается запреть и на непосредственность, безтрудность и неразсудочность самаго эстетическаго наслажденія, которое ставится въ зависимость отъ соображеній истинности и полезности. И творчество и наслажденіе, подчиненныя мірилу полезности, приложимости къ тъмъ или инымъ вижшимъ цълямъ художественнаго созданія, обращаются по неизбіжной внутренней необходимости, въ процессы — вопервыхъ, разсудочные, а вовторыхъ, не только чуждые безкорыстія, но и по существу своему корыстные. Налагается, вийсти съ тимъ, запреть и на что-либо необъяснимое, не разрѣшающееся всецѣло въ понятія разсудка и изъ нихъ невыводимое, въ области искусства. Чемъ произведение искусства раціональнье, совершенные выразимо въ терминахъ отвлеченнаго логическаго мышленія, менте зависить по своему смыслу отъ живой образности, - тъмъ оно и выше. Налагается, наконецъ, запретъ и на всякое притязание искусства

творить какія-либо созданій етинься, им'вющій значеніе, независящее отъ отношенія ихъ къ нуждамъ, заботамъ и цѣлямъ того или другаго опредѣленнаго времени. Призванное служить только уясненію и оцѣнк'в этихъ нуждъ и цѣлей, утилитарное по самому своему назначенію и разсудочное, художественное пронзведеніе только для своего времени и им'ветъ здѣсь истинное значеніе и внутреннее оправданіе. Для другаго времени внутренно оправдано можетъ уже быть лишь другое произведеніе. Оно и создается своимъ временемъ и ему только призвано служить. Значеніе ему принадлежитъ не самому по себѣ, не вѣчное, не знающее различія вѣковъ, народовъ и культуръ, но лишь какъ моменту въ эволюціи той соціальной и умственной жизни человѣчества, которой выраженіемъ и орудіемъ оно служитъ.

Понятно, при этомъ, что и геніальная, ни съ чемъ несравнимая въ своей законченной индивидуальности, миность создателя художественнаго произведенія, - утилитарнаго и разсудочнаго момента въ общей безличной эволюціи, утрачиваетъ здёсь свое значеніе. Какъ самое произведеніе здісь всеціло должно объясняться и оправдываться своимъ "жизненнымъ значеніемъ" для своего времени, такъ условіями этого же времени вполнъ, безъ остатка, должна объясняться и оправдываться и личность художника. Ничего необъяснимаго, разсудочно-нераціональнаго, ничего непосредственнаго, ничего безкорыстнаго и ничего въчно и неизмвню значительного не допускаеть въ пскусствв этотъ взглядъ на него, ни въ отношени художника, ни въ отношени его произведенія. Все безкорыстное, непосредственное, нераціональное и вёчно-значущее, то-есть все теніальное, имъ въ области искусства решительно осуждается или игнорируется. Это-эстетика посредственности.

Отрицая безкорыстность и непосредственность, неразсудочность и въ художественномъ творчествъ, и въ художественномъ наслажденіи, требуя и здѣсь и тамъ утилитарной разсудочной тенденціи,—критика этого направленія естественно признавала свопмъ призваніемъ разсудочное учительство въ эстетической области. Она бралась учить художника, какъ и что творить, а публику—какъ и чъмъ ей эстетически-наслаждаться. Естественно, что такое учительство со стороны людей, сильныхъ только программами, да тенденціями разныхъ "гражданскихъ" интересовъ, но ничего художественно не творящихъ и ничъмъ, по припципу, эстетически не наслаждающихся (въдь, по Прудону, неутилитарное "ис-

кусство для искусства есть разврать сердца и разложение мысли (!) не всёхъ себе подчинило. Полчинилось ему только то, что было послабъе, поничтожнъе и среди читателей, и среди писателей: читатели, думающіе и чувствующіе не "отъ себя," а лишь по чужой указкв, "по Добролюбову" или "по Михайловскому" и др. и писатели, могущіе кое-какъ обдумать, что было бы умно и полезно выразить своимъ словомъ, но неспособные вдохновляться, могуще сочинить, скомпоновать начто, но не творить. Получилось, что "все слабое и количественно-обильное, стадное, пошло за этою новой, учительствующей критикой, не вызвавшей на свъть Божій, за всё тридцать лёть своего, почти безраздёльнаго, господства у насъ, ни единаго геніальнаго произведенія и имени; тогда, какъ немногіе сильные (А. Майковъ, А. Толстой, А. Фетъ, Я. Полонскій, Гончаровъ, Л. Толстой, Тургеневъ, Достоевскій), одаренные действительно творческимъ геніемъ, пошли своимъ особымъ путемъ, вив общаго теченія, и создали литературу второй половины нашего въка.

Уже одно это могло бы служить свидетельствомъ ложности основъ и задачь этой утилитарно-разсудочной (вмёсто прежней безкорыстно-эстетической) критики, созданной у насъ Чернышевскимъ, Писаревымъ и Добролюбовымъ, и оказавшейся по-плечу только бездарностямъ или третьестепеннымъ дарованьицамъ. Совершенное непонимание и отрицание безкорыстного художественнаго отношенія къ міру и жизни, художественнаго настроенія, было отличительною чертой не одного Добролюбова, но и Чернышевскаго. Критика же, ими созданная, обратилась, какъ прекрасно охарактеризоваль ее г. Розановь, въ "строгій и обстоятельный комментарій къ литературь, который вносить въ нее недостающее, исправляеть неправильно сказанное, осуждаеть и отбрасываеть ложное и все это-на основаніи сравненія ся содержанія съ живою текущею дъйствительностью, какъ се понимаетъ критикъ" (Русск. Обозр. авг. 1892 г., 578). Достаточно стало критику понимать нужды земства, удобства хорошихъ судовъ, больницъ и школь, предпочтительность богатства и здоровья нищеть и болёзни, для того, чтобъ онъ, какой бы узкій, себялюбивый и неспособный поднять голову къ небу пигмей онъ ни быль, смёло вносиль свое въ произведенія художника (дешевле всего было "вносить" гражданскую скорбь), исправляля ихъ, требовалъ объясненія ихъ смысла, приложимости ихъ и т. п. въ "текущей дъйствительности". Конечно, еслибы критика могла въ самомъ дълъ ръшительно оживлять или мертвить литературу, то подобная критика давно уже и навсегла убила бы всъ ея зародыши у насъ. Если этого не случилось, то именно потому, что ни художественное творчество, ни художественное наслаждение по существу своему не разсудочны и неутилитарны. Они навъки остаются внъ круга тъхъ цълей и средствъ, которыми олними обладала эта анти-эстетическая критика, упраздняющая и творчество и наслаждение во имя полезности "печнаго горшка". 1

Въ наше время это направление нашей литературной критики очевидно вымираеть, вянеть и никнеть долу въ полномъ и сознаваемомъ имъ самимъ истощении силъ. 3 Но, очищая литературное поле для новой, болже глубокой и жизненной критики, болье любящей самую литературу и менье поглощенной политическими и соціальными "злобами дня", — оно оставляеть намъ послѣ себя еще налолго тяжелое наслёдіе. Господствовавшія въ немъ понятія объ оцінкі художника и художественнаго произведенія исключительно съ точки зрвнія ихъ "жизненнаго значенія", отношенія ихъ къ тому, чёмъ и для чего жила ихъ текущая современность, легли въ основу новаго пріема литературной критики. Этотъ новый пріемъ столь же далекъ оть пониманія условій и значенія эстетического творчества и наслажденія, но пріобрътаетъ въ наши дни уже значительное вліяніе и въ литературѣ, и въ обществѣ. Это -- то историко-критическое направленіе (главнымъ представителемъ его на Западъ можно считать Тэна). которое всю задачу литературной критики видить не въ оденев независящихъ отъ условій времени и міста, безотносительныхъ эстетическихъ достоинствъ художественнаго произведенія, а въ объяснении произведенія и самой личности автора изъ условій ихъ развитія и созданія.

Безотносительная оцѣнка съ точки зрѣнія непосредственно и безкорыстно созерцаемой и сама изъ себя ясной, не требующей объясненій и оправданій красоты здѣсь отходитъ на задній илань. Оправданіе произведенія и автора здѣсь ищется только въ объясненіи ихъ изъ историческихъ условій,—на высшей точкѣ зрѣнія,—оправданіе ихъ какъ необходимыхъ моментовъ въ иплой безмичной духовной эвомоціи человѣчества. Это чисто объясни-

Ср., напримъръ, заключение книги Прудона объ искусствъ.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Даже всегда върно-отражающій въ своей мысли общественное настроеніе данной минуты П. Д. Боборыкинъ отрекается отъ него и его осуждаетъ. (См. XVI книгу Вопросовъ философіи и психологіи.

мельное направление, оставляющее въ сторонъ вопросъ о въчной, безусловной приности художественного произведения, имфетъ свой pendant, отчасти уясняющій его значеніе, въ изв'єстномъ направленіи исторіи философіи. И здісь стремленіе объяснить ту или другую систему философа изъ условій его времени и его личнаго характера, понять ее какъ звено въ эволюціи всёхъ бывшихъ системъ, неизбъжное, а потому и законное въ свое время и на своемъ мъстъ, -- устраняетъ часто вопросъ о безотносительной внутренней истинъ самой системы. Въ своихъ условіяхъ въдь ссякая система была необходима и оправдана! Также и въ искусствъ: чисто-объяснительное направленіе критики приводить къ признанію, что въ условіяхъ своего созданія, внёшнихъ п внутреннихъ, - всякое произведение искусства настолько именно является оправданнымъ, насколько объяснено. А это значить, вопервыхъ, что не существуетъ ни философской системы, ни художественнаго произведенія безусловно и безотносительно, на вст втка и во встхъ условіяхъ, независимо отъ какой-бы то ни было эволюцін-цінныхъ, цінныхъ сами по себп (просто, какъ въчная истина и красота). Вовторыхъ-же это ставить истинность системы и красоту художественнаго произведенія въ зависимость отъ того, насколько нолно, насколько до конца они объяснены изъ причинъ и условій и объяснимы изъ нихъ. Но, какъ въ философін до конца, всецёло объяснена бываеть лишь система чисто-раціоналистическая, не вижющая въ себъ никакихъ только положительных началь (таковы, напримерь, системы Гегеля пли Спинозы),--какъ въ явленіяхъ окружающей жизни объяснимо всё, лишь поскольку оно есть только общее, безличное, индивидуальность же навсегда остается недоступною никакимъ понятіямь п въ нихъ невыразимою, фактомо и только, такъ п въ области искусства геніальнъйшее есть въ то же время и индивидуальнъйшее, ни въ какія понятія разсудка не разръшаемое, никакъ искусственно, догически непостролемое, необъяснимое. Геніальное здісь, также какъ и положительное въ философіи а индивидуальность въ жизни, остается навъки конечнымъ фактомъ, котораго нельзя не признать, но и невозможно свести на другое, вывести изъ другаго, - объяснить. Истиню-геніальноепредметь поклоненія, но не матерьяль, не предметь объясненія.

Какъ во всякой истинно-великой философской систем должно быть начно чисто-положительное, не разрашимое въ общія и отвлеченныя понятія разсудка, такъ и въ каждомъ истинно-гені-

альномъ произведеніи искусства остается нічто навсегда загадочное, нераціональное для разсудка, и совершенно ясное лишь для непосредственнаго чувства, для безкорыстнаго художественнаго настроенія созерцающаго. Только въ этомъ навѣки загадочномъ для разсудка, стоящемъ внѣ сферы какихъ-либо теоретическихъ объясненій, элементь геніальнаго художественнаго произведенія и лежить мощь его неодолимо-обаятельнаго действія на душу, помимо воли и разсчетовъ беззавѣтно увлекающаго ее. - Эта мощь совершенно недоступна для только логически ясныхъ и убъдительныхъ построеній мысли. Только въ этомъ, чисто-положительномъ, нераціональномъ элементь художественнаго произведенія, элементь, который возможно лишь созерцать, но не логически построять, которымъ возможно восхищаться, но не дълать его предметомъ кропотливаго анализа, сомибнія и доказательства, - источникъ и непосредственнаго, эстетического воспріятія его душою. Въ немъ же, наконецъ, и нетолько источникъ непосредственнаго и непроизвольнаго, безтруднаго и безкорыстнаго эстетическаго наслажденія, но и то въчно ценное, неумирающее, что возносить геніальное художественное произведеніе надъ потокомъ всякой общей и безличной "эволюціи", придавая ему значеніе не простаго преходящаго момента въ этой эволюціи.

Отрицаніе неразсудочнаго, непосредственнаго, чисто-эстетическаго элемента въ художественномъ произведения, отрицание въчной, остающейся нетронутой никакою эволюціей, непреходящей значемости его, упущение изъ вида его дъйствія на настроеніе во имя исключительныхъ интересовъ пониманія, объясненія еговотъ тв опасности, которыя грозять на пути этой новой, только объясняющей, будто бы научной критики. Выполняя задачу свою, объясняющую въ художественномъ творчествъ и въ его созданіяхъ именно лишь то, что въ нихъ не чисто эстетично, - эта критика не захватываеть въ свой кругь именно того, что делаеть ихъ вечно прекрасными. Какъ утилитарно-тенденціозная критика предшествующаго періода искала въ художественныхъ произведеніяхъ только разсудочнаго, полезнаго для жизни, такъ и эта новая, научная критика ищеть въ нихъ только понятнаю, то-есть опятьтаки чисто разсудочнаго, не эстетическаго, не непосредственно созерцаемаго и охватывающаго душу, и не геніальнаго. Какъ та, такъ и другал являются вполнъ оправданными лишь въ приложеній къ произведеніямъ, чуждымъ непосредственнаго и безкорыстнаго творчества, чуждымъ истиннаго вдохновенія. Ихъ эстетика есть эстетика для тёхъ, кто вдохновенія не знасть, для бездарностей, для которыхъ ихъ умъ есть лишь полезный "фонарь, освъщающій имъ ихъ маленькій жизненный путь, но не безкорыстно озаряющее вселенную солице", по выраженію Шопенгауэра. 1

Лучшимъ свидътельствомъ несостоятельности такой мелко-разсудочной эстетики и недостаточности опирающейся на нее критики должны являться конечно истинно-великія произведенія искусства. Въ нихъ долженъ раскрываться истинный смыслъ красоты и художественнаго творчества, ускользающій отъ утилитарно-разсудочныхъ точекъ зрѣнія "тенденціозной" и "научной" критики, если только вообще есть въ нихъ такой не утилитарно-разсудочный смыслъ, если эстетика—не предразсудокъ.

e i unasconograficación en proposición de la ferra de la como de l A programa de la como d

here, mandres tened steich thousand which could be from

on the design of the state of the second of

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Свои понятія объ условіях в эстетическаго впечатлівнія я ранів изложиль въ маленькой брошюрів Старое недоразумьніе (1888 г.), удостоившейся, несмотря на ея микроскопическіе разміры, спеціальнаго неодобренія даже такого крупнаго авторитета по вопросамъ психологіи, эстетики и гражданскаго судопроизводства, какъ К. К. Арсеньевъ.

peantill groupered over thinger samples communicate burney

Въ этомъ отношении трудно указать на поэзію, болье поучительную для эстетика, чёмъ поэзія недавно почившаго А. А. Фета. Она представляеть, въ цёломъ, вполнё ясный и законченный урокъ эстетики. Трудно найти поэта, у котораго въ огромной массъ написаныхъ имъ за долгую и плодотворную жизнь произведеній въ такой чистоть и ясности, и въ большомъ и въ самыхъ мелкихъ деталяхъ, было бы выдержано до конца чисто-эстетическое, чуждое всякой утелетарности и разсудочности, всякой тенденціозности и дъланности, безкорыстное и непосредственное-художественное настроеніе. Трудно найти поэта, произведенія котораго были бы такъ прозрачно-ясны и живы для безкорыстно-настроеннаго къ созерцанію красоты чувства, и въ то же время — такъ мало мотивированы для разсудка, съ его корыстными и односторонними точками зрвнія и критеріями, такъ таинственно загадочны для него, непонятны. Вся поэзія Фета, съ начала и до конда, есть непрестающій, восторженный порывъ изъ міра разсудка, его корыстныхъ заботъ и нуждъ, его сомнений, безтолковой злобы и суеты ради ничтожныхъ полезностей, -въ міръ чистаго, безкорыстнаго, ничемъ не затемненнаго созерцанія вечной красоты. Основнымъ среди наиболъе часто повторявшихся и наиболъе удачно выливавшихся у него въ столь же музыкальный, какъ и ясный стихъ мотивовъ, является именно этотъ порывъ изъ міра корысти, пользы и разсудка въ міръ свѣтлаго, безкорыстнаго созерцанія.

Нельзя заботы мелочной

Хотя на мигъ не устыдиться,

Нельзя предъ въчной красотой

Не пъть, не славить, не молиться.

Предъ этой созерцаемой и *только*—созерцаемой красотой умолкають въ поэть всь личныя похоти и влеченыя:

Что же тутъ мы, или счастіе наше, восклицаеть онъ,

> Какъ и помыслить о нихъ не стыдиться; Въ блескъ, какого нътъ шире и краше, Нужно безумствовать или смириться.

Въ этомъ блаженномъ міровомъ созерцаніи, поэтъ перестаетъ жить своею маленькой, узко себялюбивой жизнью. Онъ только созерцаетъ и понимаетъ саму жизнь, безотносительно къ своему крохотному я и его заботамъ. Онъ живетъ и радуется полнотъ и совершенству жизни вмъстъ со всъмъ, что живетъ въ его созерцаніи. Онъ можетъ искренно радоваться за облако, тому что оно такъ легко и прозрачно.

О! Какъ мнѣ весело слѣдить
За пышнымъ дымомъ тучъ сквозныхъ;
И радъ я, что не можетъ быть
Ничто вольнѣй и легче ихъ. '

Передъ этой свътлой радостью за полноту и красоту созерцаемой жизни, съ которою поэть всецъло сливается своею очищенной отъ всего себялюбиваго и мелкаго душою, неудержимо открываются всъ глубины и тайники этой души. Она не можеть не высказаться, "не пъть, не славить, не молиться". Можно ли яснъе выразить это творчески-возбуждающее въяніе безкорыстнаго созерцанія, лучше выдать тайну творчества поэта, какъ въ піесь;

Молчали листья, звёзды рдёли,

И въ этотъ часъ
Съ тобой на звёзды мы глядёли,
Онё на насъ.
Когда все небо такъ глядится
Въ живую грудь,
Какъ въ этой груди заташтся
Хоть что-инбудь?
Все, что хранитъ и будитъ силу
Во всемъ живомъ,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Какъ безсмыслена и пеліна подобная радость для серьезных послідователей ученія Чернышевскаго—Добролюбова—Писарева, но также и для всякаго настоящаго животнаго, для котораго безсмысленно все безполевное!!

Все, что уносится въ могилу
Отъ всѣхъ тайкомъ,
Что чище звѣздъ, пугливѣй ночи,
Страшнѣе тьмы,
Тогда, взглянувъ другъ другу въ очи,
Сказали мы.

Не себя, не свои задачки любитъ поэтъ, не торжество своего личнаго счастья поетъ онъ въ своей лучезарной пѣснѣ, а блаженство самаго этого откровенія счастія и красоты въ озаряющемъ міръ безкорыстномъ созерцаніи. Оно, это свѣтлое откровеніе, эта безполезная радость — для него самое драгоцѣнное сокровище жизни. Уходя изъ нея, онъ говоритъ:

Не жизни жаль, съ томительнымъ дыханьемъ, Что жизнь и смерть? А жаль того огня, Что просіялъ надъ цёлымъ мірозданьемъ, И въ ночь идетъ, и плачетъ, уходя.

Созерцать красоту и безкорыстно радоваться ей — воть въ чемъ высшее счастіе, со всякимъ страданіемъ, со всякой утратой примиряющее (см., напримъръ, стихотвореніе "прежніе звуки съ былымъ обаяньемъ", - одно изъ многихъ въ этомъ духв), - и пъть объ этой красотъ-единственное священное призвание поэта. Таковъ смыслъ очень многихъ изъ лучшихъ стихотвореній покойнаго Фета. Къ этой темѣ овъ особенно часто и любовно возвращается, частію клеймя изміняющих этому безкорыстному служенію красоть стихотворцевь (напримърь "псевдо-поэту" или конець "къ памятнику Пушкина"), частію воспевая блаженство этого служенія, какъ, напримъръ, въ пьесъ "quasi una fantasia". Въ немъ поэтъ видитъ одинственный исходъ изъ полной горечи и безысходной муки жизни себялюбивой, непричастной безкорыстному созерцанію и пониманію за всёми мелкими личными заботами и страстями личности. Стихотворение "муза" заключается словами:

> Къ чему противиться природѣ и судьбѣ? На землю сносять эти звуки Не бурю страстную, не вызовы къ борьбѣ, А исцѣленіе отъ муки.

Нельзя быть дальше отъ какой-либо тенденціозности, отъ служенія какимъ-либо маленькимъ, преходящимъ задачамъ своего времени и общества, чёмъ эта поэзія, о которой Фетъ самъ

говорить въ предисловін къ III выпуску Вечерних Огней: "мы постоянно искали въ поэзіи единственнаго убъжища отъ житейскихъ скорбей, въ томъ числѣ и "гражданскихъ." Этимъ объясняется и извъстная многолътняя вражда нашей утилитарнотенденціозной критики къ поэзіи Фета. Но отсюда же происходитъ и не эфемерное, не мимолетное значение этой поэзіи, всего менъе злободневной. Ея мотивы-въчные и общечеловъческие, но не мотивы того или другаго общественнаго строя, того или инаго направленія стремленій времени, его утилитарныхъ, маленькихъ задачъ и упованій. Звучащій во всёхъ пісняхъ поэта призывъ къ созерцанію вічной красоты, къ безкорыстной радости полнотой и глубиной общей, міровой жизпи, для всёхъ въковъ, обществъ и людей равно понятенъ или непонятенъ, родствененъ и дорогъ или чуждъ и незначущъ. Его поэзія всегда встратить горячій привать и возбудить искренніе восторги вездъ, гдъ есть художественное настроение. Но она останется непонятою и осм'вянною всюду, гдв этого настроенія ність, гдв изъ души человъка вытравлено все благородное и безкорыстное, все незагрязненное личною страстью, похотью или разсчетомъ. Она въчна такъ же, какъ въчна въ человъкъ способность хотя на миновенія становиться вполні благородным и великодушнымь, забывая о личной корысти, личномъ торгашескомъ разсчеть и похоти. Она болве чьей-либо другой поэзін заслуживаеть названіе поэзін чисто художественнаго настроенія, не образа, не мысли, не страсти, а именно настроенія.

По силь и законченности образовъ, точно вычеканенныхъ или изваянныхъ, такъ же, какъ и по значительности вложенной въ нихъ мысли, произведенія Фета, конечно, уступаютъ произведенія ямъ А. Н. Майкова. Уступаютъ они, по широть и глубинь философскаго (не всегда, впрочемъ, яснаго) отношенія къ міру и жизни, произведеніямъ графа А. К. Толстаго. Нѣтъ въ нихъ и задорнаго, здороваго и "здоровеннаго" юмора А. Толстаго и Я. П. Полонскаго и ихъ густыхъ и яркихъ красокъ. Но больше чъмъ у кого-либо изъ этихъ его сверстниковъ, цѣльнѣе, непосредственнѣе и выдержаннѣе чѣмъ у нихъ, выражается въ произведеніяхъ покойнаго А. Фета основное поэтическое, чуждое и разсудочности и бурной страсти; безкорыстное созерцательное настроеніе. Въ немъ, а не въ пдеяхъ, образахъ или страстяхъ, вся своеобразная сила и чарующая прелесть поэзіи Фета. Въ этой же отличительной чертѣ ея, ставящей многія изъ его про-

изведеній почти на грани, отдёляющей музыку отъ поэзіи, отъ созданія разсудочно яснаго и точнаго слова, объясненіе некоторыхъ си коренныхъ особенностей, объясненіе такъ понятнаго каждой живой душё восклицанія поэта:

О еслибъ безъ слова Сказаться душѣ было можно!

Благодаря этой черть именно — поэзія Фета и умьеть такь ярко п въ то же время неожиданно освъщать намь такія глубины нашей духовной жизни, о которыхъ мы ранье и не догадывались. Никто изъ нашихъ современныхъ поэтовъ не выразалъ этой особенности поэзіи Фета лучше чёмъ наиболье родственный ему по характеру своего таланта К. Р., авторъ сонета: Томет старим

Есть помыслы, желанья и стремленья, И есть мечты въ душевной глубинѣ: Не выразить словами ихъ значенья, Невѣдомы таятся въ насъ онѣ.

Ты поняль ихъ: ты вылиль въ пѣснопѣньи
Тѣ звуки, что въ безгласной тишинѣ
Плѣняютъ насъ,—тѣ смутныя видѣнья,
Что грезятся лишь въ мимолетномъ снѣ.

Могучей силой творческаго духа, Постигнувъ все, неслышное для уха, Ты угадалъ незримое для глазъ.

И сами мы тёхъ сердца струнъ не знали, Что въ сладостномъ восторгѣ трепетали, Когда, чаруя, пѣснь твоя лилась.

Въ той же чертъ, между прочимъ, и много проливающаго свъта на самый процессъ художественнаго творчества,—процессъ столь повидимому таинственный, педоступный ни вдохновленному прозрънію самого поэта, ни кропотливому анализу ученаго критика или психолога.

Ни у одного изъ современныхъ поэтовъ не выступаеть наружу съ такою ясностью и опредъленностью непосредственный моменть художественнаго творчества, какъ въ поэзіи Фета. Конечно, всякое истинное творчество, всякая дъйствительная поэзія коренятся въ непосредственномъ вдохновеніи, въ актъ, чуждомъ

какого-либо анализа и разсчитанности логического построенія. Но у другихъ поэтовъ этотъ моменть непосредственнаго во всемъ творческомъ процессъ, заслоняемый слишкомъ опредъленною законченностью образа, яркостью изображенія страсти или содержаніемъ мысли, только угадывается, чуется въ основ'я всего произведенія, какъ его скрытое, внутреннее единство. У Фета этоть моменть ясно выступаеть наружу именно потому, что его поэзіяне поэзія образа, страсти или мысли, но поэзія настроенія, для проявленія котораго всякій образъ, всякая мысль, всякая страсть составляють только поводы, не больше. Фету было дано выразить въ своихъ стихотвореніяхъ то, выраженіе чего составляеть, повидимому, удёлъ исключительно одной музыки, — настроеніе (благоговъйное, молитвенное, свътлое, ласкающее, угнетенное и т. п.) само по себъ, въ его чистомъ существъ, независящемъ отъ того или другаго частнаго, случайнаго повода, и для котораго все можетъ одинаково служить поводомъ. Благодаря этому центральному интересу настроенія въ лирикъ Фета, его стихотворенія часто открывають не встрачающиеся у других поэтовь въ такомъ обилін и ясности просвёты въ тапиственную область безсознательнаго творческаго процесса. Мы какъ бы становимся участниками и свидътелями его. Не ясенъ ли этотъ таинственный процессъ, напримъръ, въ пьесъ:

Облакомъ волнистымъ
Пыль встаетъ вдали;
Пѣшій или конный—
Не видать въ пыли.
Вижу: кто-то скачетъ
На лихомъ конъ...
Другъ мой, другъ далекій,
Вспомни обо мить.

Поэтъ не задумывает здёсь своей пёсни, но мы видимъ, какъ она въ его душё зарождается. Это зарожденіе составляеть нерёдко и самый предметъ изображенія. Такъ, напримёръ, въ

Я долго стояль неподвижно, Въ далекія зв'єзды вглядясь,— Межь тіми зв'єздами и мною Какая-то связь родилась. Я думалг... не помню, что думалг, Я слушалъ таинственный хоръ, И звёзды тихонько дрожали И звёзды люблю я съ тёхъ поръ.

Или въ прелестномъ стихотвореніи "на стогѣ сѣна, ночью южной", или во всѣмъ извѣстномъ:

#### Кончатон в станования от активностично в прина в прина

Разсказать, что отовсюду
На меня весельемь вѣеть,
Что не знаю самь, что буду
Пъть, но только пъсня зръеть

Въ этихъ и подобныхъ имъ стихотвореніяхъ,—а ихъ много у Фета,—конечно глубже и яснъе выражается поэтическое настроеніе, въ самомъ существъ его, чъмъ въ другихъ, хотя бы и блещущихъ большею яркостью и законченностью образа, какъ, напр., въ его Ракетъ:

Горвлъ напрасно я душой, при при при при при при при проворной. Печу на смерть, воследъ мечтъ, Внать мой удель лельять грезы, И тамъ со вздохомъ, въ высотъ, Разсынать огненныя слезы.

И подобныя послѣднему стихотворенія несомнѣнно возможенте, по незнанію, приписать какому-либо другому хорошему поэту, чѣмь, напр., "я пришель къ тебѣ съ привѣтомъ", которое могъ написать одинъ А. Фетъ, поэтъ настроенія, и никто другой.

## 

Начало всякаго творческаго процесса, образующаго во внутренно связное, органическое единство рядъ разбросанныхъ мыслей, красокъ, звуковъ картинъ, и впечатлѣній, коренится въ безсознательной душевной работѣ. Это начало, будь оно идея, или настроеніе, пли образъ — непосредственно воспринимается сознаніемъ художника изъ той глубины безсознательнаго, гдѣ оно въ "безгласной тишинѣ" зародилось. Оно руководитъ его дальнѣйшею, уже сознательною работой, но само не построяется намѣренно его сознаніемъ, не придумывается имъ. Творческій процессъ въ своемъ основаніи и безсознателенъ и непроизволенъ.

Изъ этого обстоятельства некоторые эстетики делають въ наше время дальнайшій выводь, что такъ какъ художественное творчество, - а все, что говорится о немъ, приложимо и ко всякому творчеству, и философскому и даже научному, -и безсознательно и непроизвольно, то-значить-оно и безлично. Дъло представляють такь, что творческій иден какь-то зарождаются въ безличной, безсознательной жизни духа и оттуда, при наличности извёстныхъ условій, пробиваются, всилывають въ личное сознаніе того или другаго мыслителя, поэта п т. п. Последній со своимъ индивидуальнымъ, личнымъ складомъ мысли и чувства, представляется здёсь лишь проводником, органом для проявленія идей и настроеній, сложившихся вив и независимо отъ его личной, сознательной жизни. - Онъ представляется какъ бы - клапаномъ, въ который непроизвольно вырываются отголоски какой-то общей, безличной духовной жизни, совершающей гдф-то глухо, но неуклонно по собственнымъ желъзнымъ, неизмъннымъ законамъ свою роковую эволюцію. Личность художника или мыслителя по этому взгляду-ни при чемъ въ процесск его творчества, а его творческія созданія - лишь независящіе отъ личной воли моменты проявленія какой-то роковой эволюціи, которая тёмъ или другимъ путемъ должна совершиться до конца, должна проявиться во всёхъ своихъ главныхъ моментахъ. И произведеніе творчества и творческая личность здёсь представляются только моментами въ эволюціи, лишенными какого-либо самостоятельнаго, неизмённаго, вёчнаго значенія и достоинства. Нётъ поэтому ни вёчныхъ, безусловно прекрасныхъ, не умирающихъ созданій генія, ни вёчныхъ геніевъ: все это лишь историческіе моменты.

Мы думаемъ, что подобный взглядъ на значение творческой личности и ея геніальныхъ созданій совершенно лишенъ основаній./Безсознательность и непроизвольность творческаго процесса вовсе не равнозначуща его безличности. Та безсознательная душевная жизнь, изъ которой сознаніе поэта или мыслитедя заимствуетъ свою творческую, образующую, объединяющую идею, вовсе не есть какая-то безличная жизнь, роковымъ и непостижимымъ образомъ совершающаяся за спиной личнаго сознанія и последнему совершенно чуждая. Если мы не желаемъ, ради излюбленнаго понятія о какой-то безплотной и роковой, неизбъжно захватывающей въ свой потокъ всякую личную мысль и чувство эволюдів, впасть въ своего рода научную мистику, то безсознательная душевная жизнь представится намъ не чемъ-то роковымъ для жизни личнаго сознанія, но всецъло послъднею обусловленнымо, столь же личнымо, какъ и жизнь сознанія. Что, въ самомъ дълъ, знаемъ мы подлинно о безсознательной душевной жизни, что въ ея области находимъ? Ничего, кромъ слюдово техъ актовъ, впечатлъній, чувствъ, представленій, сужденій и т. п., которые были некогда пережиты, продуманы и прочувствованы сознательно. Ничего, кромъ, такъ-сказать, капитализаціи всёхъ предшествующихъ сознательныхъ работъ и состояній души. То, что никогда и никакъ не было пережито сознаніемъ, никогда не попадеть и въ сферу безсознательной душевной жизни. Последняя по своему объему и полноть содержанія совершенно зависить отъ жизни сознанія, отъ богатства, ясности и разнообразія продуманныхъ сознательно мыслей, прочувствованныхъ чувствъ. Она столь же личная, своеобразная у каждаго, какъ и его сознательная жизнь. Но, переходи изъ сферы яснаго сознанія въ сокрытую для последняго область безсознательнаго, становясь слюдами пережитыхъ впечатленій, мыслей и чувствъ, эти мысли, впечатленія и чувства въ своей новой, удаленной отъ вмешательства сознанія области вступають въ новыя сочетанія. Они

претеривають существенныя изминенія, доходящія до неузнаваемости ихъ для того самаго сознанія, въ которомъ они зародились и изъ котораго они когда-то ушли въ безсознательную область. Характеръ этихъ измѣненій, претериваемыхъ въ глубинѣ безсознательной жизни нашей души слѣдами пережитыхъ ею сознательно впечатлѣній, мыслей и чувствъ, очень важенъ для яснаго пониманія значенія безсознательнаго момента въ художественномъ творчествѣ. Именно этимъ характеромъ и объясняется необходимость безсознательнаго въ творчествѣ, необходимость для творца непосредственно воспринимать изъ безсознательнаго свою творческую, образующую идею, а не логически построять ее по обдуманному, сознательному плану.

Для нашей цъли здъсь достаточно указать на два такія измъненія въ сочетаніяхъ нашихъ впечатлівній и мыслей, претерпівваемыя ими, когда они уходять изъ пережившаго ихъ сознанія и становятся достояніемъ безсознательнаго. Вопервыхъ, въ безсознательномъ, удаленномъ отъ свъта сознанія, эти сочетанія становятся постепенно все болье и болье слитными, менье раздъльными, расторжимыми. Доказывать это положение натъ надобности: всякій актъ воспоминанія чего-либо пережитаго нами когда-то, даетъ такое доказательство. На этомъ основано и постепенное образование всякой нашей привычки, всякаго навыка мысли и движенія (річь, ходьба, письмо, игра на музыкальномъ инструментъ). Все это-факты перехода такихъ сочетаній, которыя были въ сознаніи ясно раздёльны и легко расторжимы, въ болве слитныя, нерасторжимыя, внутренно-объединенныя въ безсознательномъ. Въ послъднемъ эти пережитыя когда-то сознаніемъ сочетанія пріобратають такимь образомь новую, недостававшую имъ еще въ сознательной жизни черту внутренией организованности, кръпкаго синтетическаго единства, которое такъ существенно необходимо для идеи, чтобы она могла стать творческою, то-есть образующею, организующею, объединяющею огромныя массы представленій etc.

Вовторыхъ же, эта синтетичность, эта нерасторжимая (не такъ, какъ въ сознательныхъ сочетаніяхъ) слитность, пріобрѣтаемая въ области безсознательной душевной жизни сочетаніями переданныхъ ей изъ сознанія душевныхъ состояній, имѣетъ особый отпечатокъ внутренней необходимости, неслучайности. Этотъ отпечатокъ пріобрѣтаютъ сочетанія нашихъ мыслей, чувствъ и впечатлѣній въ безсознательномъ именно поскольку они уда-

лены отъ вмёшательства сознанія, съ его произволомъ, случайностью его точекъ зрвнія, измвичивыхъ заботь и интересовъ, и т. п. Въ безсознательномъ июто этихъ случайныхъ заботъ, интересовъ и разсчетовъ, постоянно занимающихъ и направляющихъ такъ или иначе работы сознанія, опредъляющихъ въ разное время очень различно его отношенія къ своимъ впечатлёніямъ, мыслямъ и чувствамъ. Въ безсознательномъ сочетаются они, поэтому, не въ силу этихъ измёнчивыхъ, случайныхъ интересовъ и точекъ зрвнія на нихъ, но единственно по своей собственной, внутренней сопринадлежности, не по внёшнему и случайному плану, но по внутренней, органической необходимости. Мотивъ сочетанія душевныхъ состояній въ безсознательномъ, поэтому, мотивъ безкорыстный, неутилитарный, чуждый какихъ-либо внѣшнихъ и случайныхъ задачъ, и соображеній, но лежащій въ самыхъ сочетающихся состояніяхъ, въ ихъ собственномъ внутреннемъ значеніи. Сознаніе всегда корыстиве, утилитариве безсознательнаго въ своихъ работахъ. Оно менже способно вполнъ отръшиться оть озабочивающихъ его въ каждый моменть его жизни измівнчивых заботь и тревогь, разсчетовь и ожиданій, належдь и страховъ. Все это придаетъ тъмъ сочетаніямъ мыслей и впечатліній, которыя производить сознаніе, гораздо большую случайность, измёнчивость и корыстность, чёмъ какими сочетанія, слагающіяся въ безсознательномъ.

Такимъ образомъ—только въ безсознательномъ пріобрѣтаетъ идея, — конечный плодъ всей жизни личнаго сознанія, — качества симпетичности и независящей ни отъ какихъ случайныхъ, измѣнчивыхъ соображеній, безкорыстной внутренней необходимости. А только обладая этими качествами и становится она творческой, образующей идеею и въ искусствъ, и въ философіи, и въ наукъ!

Сознаніе всегда въ какой бы то ни было мѣрѣ тенденціозно и утилитарно. Его отношеніе къ доставляемымъ ему потокомъ жизни впечатлѣніямъ, представленіямъ и задачамъ, всегда болѣе или менѣе односторонне, опредѣлено случайными, измѣнчивыми заботами, условіями настоящей минуты. Предукты его работъ,— его идеи и чувства должны очиститься отъ этой случайности, тенденціозности, разсудочной произвольной односторонности измѣнчивыхъ точекъ зрѣнія сознанія, для того, чтобъ освобожденная отъ этого искажающаго налета идея пріобрѣла внутреннее единство, творческую законченность и мощь. Это-то очищеніе и

совершается надъ ними въ глубинахъ безсознательной жизни, удаленныхъ отъ свёта сознанія и отъ вмёшательства его произвола и его утилитарнаго, односторонняго анализа. Только выношенная, долго созрёвавшая въ той далекой отъ всякой тенденціи, корысти и разсудочнаго анализа области—становится идея внутренноединой синтетичной и способной быть началомъ синтетической работы духа. А такова всякая творческая работа его, въ искусствё ли, или въ философіи, или даже въ наукі.

Но для того, чтобъ это совершилось и творческій актъ дійствительно состоялся, необходимы, очевидно, еще два условія. Нужно, вопервыхъ, чтобы жизнь сознанія доставляла матеріалъ, сколько-либо годный для той глухой, подземной, синтезирующей въ безсознательномъ работы души. Нужно, чтобы самыя впечатленія, мысли, переходящія изъ сознанія въ область безсознательнаго, имъли какую-либо внутреннюю значимость, не были всецвло только средствами сознанія для удовлетворенія его насущныхъ, эгоистическихъ нуждъ и потребностей минуты. Душа, которая въ своей вседневной сознательной жизни всецёло, безраздъльно поглощена этими себялюбивыми и случайными нуждами и заботами, для которой всв ен впечатленія и мысли суть только указанія, какъ ей удобиве въ данныхъ условіяхъ удовлетворить свои преходящія похоти, никогда не увидить ни въ мірь, ни въ людяхъ ничего, кромв годныхъ или негодныхъ средствъ для своихъ случайныхъ цълей. Она никогда и ни къ чему не относится неутилитарно, созерцательно, никогда ничего не стремится понять въ его собственномъ, внутреннемъ смыслъ, ограничиваясь только темъ, что всемъ по возможности пользуется. Ничего цвинаго, имвющаго внутреннее значение, и не можетъ дать сознательная работа такой души для ея безсознательной жизни. Никакой творческой идеи въ такой душв никогда не зародится и въ безсознательномъ. Она — безплодна и въ искусствъ, и въ философіи и въ наукъ. Ея мъсто, словами нашего поэта, обрашенными къ Пушкину,

На этомъ торжищь, гдь гамъ и тьснота, пакъ сирота, Гдь здравый русскій смысль примолкъ, какъ сирота, Всьхъ громогласньй тать, убійца в безбожникъ, Кому печной горшокъ всьхъ помысловъ предёлъ, Кто плюетъ на алтарь, гдь твой огонь горълъ, Толкать дерзая твой невыблемый треножникъ.

Но если самое зарождение творческой, синтетической идеи недоступно тъмъ, кто никогда въ сознательной жизни своей ни къ чему не относится безкорыстно, созерцательно, для кого тенденція, полезность, "печной горшокъ всёхъ помысловъ предёль", то не менъе необходимо безкорыстно-созерцательное настроение души и для того, чтобы чутко воспринять изъ безсознательнаго и выразить въ словъ, образъ эту идею, когда она уже созръла. Необходимо, чтобъ и въ моментъ творческаго акта, въ моментъ воспріятія рвущейся наружу изъ безсознательнаго идеи, сознаніе художника и мыслителя не заглушало и не искажало ея, а беззавътно, радостно и покорно отдавалось ей. Необходимо, чтобъ оно въ этотъ моменть совершенно отръшилось отъ всего, что не самое созерцаніе, не самая мысль, отъ всёхъ назойливо тёснящихся въ него корыстных заботь, разсчетовъ, тенденцій. Необходимо, чтобы носитель творческой идеи въ этотъ рѣшающій его творческое дѣло моменть быль настроень безусловно безкорыстно, празднично и благородно, забывъ и о себъ и обо всей мелочной злобъ и суетъ своей жизни, обо всемъ, что не безкорыстное созерцание и не мысль. Это-то не будничное, только благороднымъ и могучимъ душамъ доступное, божественное своей полною безкорыстностію настроеніе и есть состояніе вдохновенія, -- состояніе, способность къ которому въ полномъ объемв есть исключительный даръ неба, создающій творческіе геніи.

Можно констатировать наличность этого дара въ томъ или другомъ случав и понять его необходимость для творческаго акта, но и только! Объяснить его изъ какихъ либо общихъ или личныхъ причинъ, изъ роковой ли потребности таинственной безличной эволюціи выразиться въ комъ бы то ни было творческимъ актомъ, или изъ особенностей индивидуальнаго темперамента, атавизма и т. п., совершенно невозможно. Безъ него — нътъ генія. Но это самого его ничуть не объясняеть! Не объяснять его и нужно для того, чтобы наслаждаться его твореніемъ и стать причастнымъ его духовной просвътленности, но—понять его значеніе и—преклониться предъ нимъ.

Ученіе фаталистически совершающейся безличной эволюціи, для котораго и геніальная личность и геніальное произведеніе не им'єють собственнаго, внутренняго и в'ємнаго, неумирающаго значенія, но суть лишь логически необходимые моменты естественнаго или діалектическаго міроваго процесса, упраздняеть всякое такое преклоненіе. Это—своего рода удобство теоріи, при-

влекающей къ себъ, между прочимъ, и своею нивеллирующей личности демократичностью. Вёдь и для того, чтобы поклоняться чемунибудь, нужно извъстное умъніе, нужна нъкоторая способность испытывать безкорыстное, несебялюбивое и неутилитарное настроеніе, нужна нікоторая, не всімь доступная, степень душевнаго благородства! Звъри ничему въдь не поклоняются, кромъ страха и пользы! Но именно предъ неоспоримыми фактами вполнъ без корыстнаго душевнаго настроенія, созерцательнаго отношенія къ міру, людямъ и жизни, вдохновенія, предъ ихъ свойственностью только немногимъ исключительнымъ, благороднъйшимъ личностямь, эта теорія безличной эволюціи и должна отступить. Еслибъ ей и удалось даже какъ-нибудь объяснить эти, отмъчающие геніальную личность, факты изъ какихъ-нибудь общихъ, безличныхъ причинъ, то все же обладание этимъ такъ или иначе сложившимся настроеніемъ, вдохновеніемъ, этимъ душевнымъ благородствомъ, выносить ихъ обладателя изъ потока эволюціи и возносить надъ нимъ. Они освобождають избранника, ими обладающаго (или обладаемаго-все равно) отъ деспотическаго гнета условій среды, времени, господствующихъ тенденцій, предразсудковъ п интересовъ. Они дёлають его носителемъ независящихъ отъ этихъ условій интересовъ и предразсудковъ --- идеаловъ истины и красоты. Они вырывають его и его созданія изъ положенія промежуточнаго звена въ ціпи послідовательно сміняющихся моментовъ развитія, придають ему и его созданіямъ независящее отъ этого служебнаго положенія, вѣчное значеніе, столь же неумирающее, какъ неумирающа и сама истина и красота. Эволюдіей и положеніемъ въ ней могуть опредёлиться смыслъ и достоинство техъ или другихъ сменяющихся интересовъ, формъ быта и дъятельности, но не самая незнающая времени истина и красота. Если есть онъ, то есть и геніальныя личности и геніальныя произведенія, им'ющія сами по себ'я и на въки остающееся незыблемымъ значение.

ne consequenciamento esta esta esta en esta en

OUTTAND SOUTH SECONDARY OF THE SECONDARY

Такое въчное значение принадлежить всякой истинной поэзіи, вылившейся изъ безкорыстнаго, чисто-созерцательнаго, чуждаго всякой ограниченной тенденціи и только потому и творческаго настроенія. Только оно освобождаеть его носителя отъ ограничивающихъ узъ его времени, среды, интересовъ и предразсудковъ. Принадлежить оно и поэзіи Фета, которая поливе, ясиве и цъльнъе другихъ создана именно этимъ настроеніемъ и его выражаеть. Его-то она собственно и поеть, и славить, къ его блаженству и призываетъ всёхъ, въ комъ есть потребность и сила очистить свою душу отъ всего будничнаго сора, отъ всей грязи и мелочной суеты жизни. Конечно, несмотря на господство въ его душь этого освобождающаго отъ всякой корысти, грязи и мелочности настроенія, и Феть, подобно всёмь смертнымъ, быль дити своей земли, своего времени и своей среды. Несомивино, что хотя и "небожитель" по духу, онъ и покупаль, и продаваль, и торговался, и баллотировался, и читаль современныя газеты, и принималь лекарства, и стригь волосы, и ходиль въ баню и т. д. т. д. Но это быль именно то дитя земли, съ душою котораго "по небу полуночи ангелъ летвлъ", неся ее "для міра печали и слезъ" и наивная ей ть небесныя пъсни, звуковъ которыхъ въ ней заглушить не могли скучныя пъсни земли, какъ долго ни томилась она на земль, "желаніемъ чуднымъ полна". Блаженство и живительную мощь этого "чуднаго", безкорыстнаго желанія и выражаеть вся поэзія Фета, и съ царственною щедростью расто. чаеть ихъ въ души алчущія свёта и освёжающей красоты среди свренькихъ сумерекъ вялой, душной будничной жизни.

Только въ свътъ этого блаженнаго безкорыстно-созерцательнаго настроенія, незатемняющаго мысли и чувства никакой мутью личной похоти, страсти и разсчета, и могуть представляться міръ и жизнь имъющими сами по себп какой-либо смыслъ и значение, независимые отъ всякой случайной похоти и страсти, Только въ этомъ свътъ и доступна человъку какая-либо объективная, внутренняя, независящая отъ случайной для міра и жизни полезности ихъ для разныхъ мелкихъ и преходящихъ задачъ, истина, красота и правда бытія. Міръ, съ этой точки зрвнія, непабіжно является положительным выражениемь идеаловь истины, красоты и правды. Везусловно, всецёло отрицательное отношение къ бытію съ этой точки зрвнія, единственной совивстной художественнымъ, философскимъ и научнымъ творчествомъ, ръшительно невозможно. Такое отрицание пессимизма и нигилизма могуть быть мотивированы лишь съ точки зранія корыстной, себялюбивой пользы, наслажденія и т. п. отдівльнаго существа, болье страдающаго, чъмъ наслаждающагося, никогда неуспъвающаго достигнуть своихъ ограниченныхъ цълей, - но не съ безкорыстной точки зрвнія на міръ, какъ на само по себь значущее цвлое. Истинное искусство, какъ и истинная философія и наука по существу своему безкорыстны, а потому и не могуть быть пессимистичны. Примирение со всеми скорбями, тяготами, разладомъ п мукою личной жизни во имя объективной, въчной истины, красоты и правды-вотъ неизбъжный плодъ всякой истинной поэзіи, философіи и науки. Пессимизмъ имъ чуждъ просто потому, что его основаніе — въ корыстной оцінкі всего бытія съ точки зрвиія индивидуальнаго страданія и наслажденія, точки зрвнія, отридающей у этого бытія объективное значеніе-значеніе его самого по себъ, безотносительно къ пользамъ особи. Истинный поэть, а такимъ быль Феть несомнанно, не можеть быть пес-CHMUCTOMB. CHARGOTTO AUSTO OH-

Собственно говоря единственнымъ, до конца послѣдовательнымъ пессимистомъ нашего вѣка былъ одинъ Ю. Банзенъ. Но онъ, рѣшительно признавъ безысходную нельпость бытія, послѣдовательно призналъ и нелѣпость, зло и неразуміе всякаго искусства и философіи, всякаго безкорыстнаго созерцанія вообще. И искусство и философія для него являются, вполнѣ послѣдовательно, только лишнимъ обманомъ, лишнимъ источникомъ безцѣльнаго и безсмысленнаго страданія въ жизни (Aristoteles, oder über das Gesetz der Geschichte). Другіе философствующіе пессимисты, въ родѣ Шопенгауэра и Гартмана, только непослѣдовательны, признавая пессимизмъ и въ то же время не отрицая безкорыстнаго эстетическаго и философски-научнаго созерцанія.

Если они видять въ этомъ безкорыстномъ созерцании только источникъ единственнаго необманчиваго, хотя и весьма немногимъ и лишь на ръдкія мгновенія доступнаго наслажденія въ нашей жизни, гдф все остальное-только невыносимо-мучительная иллюзія, то они упускають изъ вида гораздо болье существенную сторону безкорыстнаго созерцанія. Они упускають изъ виду, что и эстетическое и философское созерцание свидътельствують человъку не только о нъкоторомъ временно-испытываемомъ имъ самимъ личномъ наслаждении, успокоении отъ мукъ и тревогъ жизни, -- но и о независящемъ отъ этихъ мукъ, тревогъ и наслажденій собственномъ смыслі и значеніи бытія, объ объективной, въчной истинъ, красотъ и правдъ Признавъ эстетическое и философское созерцаніе, необходимо признать въ бытій и эту истину, эту красоту и правду. Но тогда уже невозможно отрицать у бытія самого по себф всякій положительный смысль и ценность. Делая же последнее, признавая небытіе "выше, лучше и умиве бытія", - необходимо отказаться и отъ безкорыстнаго созерцанія вообще, которое говорить именно о положительно ценномъ въ бытін, и отъ искусства и отъ философія и науки, признавъ и ихъ за глупыя и вредныя иллюзіи. Пессимисть философъ или пессимисть поэть возможны, повторяемъ, только какъ недоразумвнія, болвзненныя несовершенства чувства, мысли и воли.

Въ этомъ отношенін поэзія А. А. Фета, совершеннъйшаго пъвца безкорыстнаго и положительнаго художественнаго настроенія въ наше время, особенно поучительна. Покойный поэть занимаеть относительно пессимизма положение, которое было бы совершенно ясно для другаго времени, но очень способно возбудить массу недоразумьній въ людяхъ нашего времени, насквозь пропитанныхъ пессимистическими въяніями, приносящимися къ намъ вивств съ воплями отчаннія новвишей агонизирующей культуры Запада. Безсознательно, незамътно для себя надышавшись этими нездоровыми въяніями, эти люди всюду ищуть "пессимизма", при самыхъ даже положительныхъ собственныхъ стремленіяхъ, и всюду готовы его находить. Нетолько готовы они говорить, но и "ничтоже сумняся" говорять даже о накомъ-то "пессимизмъ христіанства", совершенно забывая, что христіанство есть религія примиряющая, вносящая въ жизнь положительной смысль и ценность. Забывають, что пессимизмомъ зовется только ученіе безусловно-отрицательное, ученіе, что небытіс-выше и лучше бытія, а не одно простое признаніе несовершенствъ, страданія и зла нашей земной жизни, связанное съ стремленіемъ къ бытію лучшему и высшему. Пессимизмъ стремится не къ лучшему бытію, но къ небытію 1. Забывають, въ усердія "не по разуму", что быть пессимистомъ, то есть ставящимъ небытіе выше бытія можеть лишь тоть, для кого бытіе есть продукть неразумныхь. слёныхъ и глупыхъ (dumm, по выраженію Шопенгауэра) силь или силы, какъ для матеріалистовъ, Шопенгауэра и Гартмана,но не для тёхъ, для кого оно-создание высшаго и всеблагаго Разума. Забывають, что безусловное отрицаніе положительнаго смысла бытія возможно лишь тамъ, гді въ немъ не видять, какъ въ христіанствъ, школы, подготовительной ступени къ иному, высшему, совершеннъйшему бытію. Забывають, наконець, что пессимизмъ, основанный единственно на перевъсъ въ жизни страдавія надъ наслажденіемъ, выше всёхъ точекъ зрёнія ставить точку зрвнія себялюбія, корысти, тогда какъ христіанское поклонение Богу прежде всего чистая, безкорыстная любовь 2. Забывають, - словомъ, весь смыслъ современнаго нессимизма, состоящій въ отрицаніи всего безкорыстнаго и въ отрицаніи Бога, безбожін. И только поэтому легкомысленно и нев'жественно навязывають пессимезмь, (совпадающій сь нигилизмомь, какъ у Ницше) даже христіанству!

Что же уливительнаго, если подумають искать пессимизмь даже въ чуждой и *враждебной* ему, свѣтлой, не проклинающей и не разрушающей, но благословляющей и славословящей Божіе твореніе поэзіи Фета?! Это тѣмъ соблазнительнѣе, что покойный отдалъ нѣкоторую дань вѣяніямъ своего времени, подчинившись отчасти вліянію философа, особенно вредно и широко повліявшаго на наше общество благодаря своей, любезной всѣмъ диллетантамъ, непослѣдовательности, общедоступности и литератур-

¹ Не можемъ не порекомендовать пъкоторимъ и/ъ нашихъ писателей, вкривь и вкось толкующихъ объ извъстномъ имъ только по наслышкъ пессимизмъ, кота разъ дать себъ трудъ узнать точное значение слова пессимизмъ, достаточно обстоятельно выясненное въ «Zur Geschichte und Begründung des Pessimismus» Е. Hartmann, и «der Pessimismus und seine Gegner Tanbert.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Совершеннъйшая степень молитвы, по религіозному воззрѣчію, есть славословіе, и только—низшая—испрошеніе себѣ помощи въ нуждѣ и утѣшенія въ скорби.

ному блеску, - Шопенгауэра. Онъ не только перевель на русскій языкъ два главныя философскія сочиненія Шопенгауэра и усвоиль основы его эстетической теоріи (самой здравой части всего ученія Шопенгауэра), но его ученіемъ вдохновлены даже нъкоторыя (числомъ весьма сравнительно, немногія) "Элегін и думы" поэта въ первомъ выпускъ его "Вечернихъ огней". Но, вчитываясь даже въ эти немногія пьесы, — за исключенісмъ трехъчетырехъ, въ родъ "Ничтожество" - мы находимъ никакъ не выраженіе дъйствительнаго пессимизма, а, напротивъ, торжество примиренія, побіду надъ всё ради корысти отрицающимъ пессимизмомъ чистаго, безкорыстнаго художественнаго созерцанія. Поверхностно замутивъ разсудочную жизнь поэта, безсильный чтолибо создать теоретическій пессимизмъ не коснулся его світлаго и могучаго творчества. Оно всюду не изсякая вносить положительный смысль и ценность, примиренность благородной души, способной безкорыстно радоваться, благословлять и поклоняться. Роль отголосковъ Шопенгауэрова пессимизма въ поэзін Фета та же, какъ въ музыкальной каденцін роль уменьшенной септимы, подготовляющей, задерживающей и тъмъ только яснъе отмъчающей конечное гармоническое разръшение. Настоящій пессимизмъ ликуетъ вмёстё съ m-me Akkermann, провидя возможность воскликнуть когда-нибудь

Plus d'hommes sous le ciel; nous sommes les derniers!

—нашъ-же поэтъ (въ пьесѣ "Никогда)" только потому и возвращается въ покинутую могилу, что убъдился, что все кругомъ уже вымерло, что

Куда идти, гдѣ некого обнять?

Конечно не пессимизмомъ вдохновлены слова:

Пускай клянуть, волнуяся и спора, Пусть говорять: то бредь души больной; Но я иду по шаткой пвив моря, Отважною, не топущей ногой. Я пронесу твой свыть чрезь жизнь земную; Онь мой,—и съ нимь двойное бытіс Вручила ты, и я, я торжествую Хотя на мигь безсмертіе твое.

Или это заключение стихотворения, прямо навѣяннаго Шопенгауэромъ и даже снабженнаго эпиграфомъ изъ него (измученъ жизнью, коварствомъ надежды):

> И этихъ грёзъ въ міровомъ дуновеньи, Какъ дымъ, несусь я и таю невольно; И въ этомъ прозрѣньи, и въ этомъ забвеньи Легко мнѣ жить и дышать мнѣ не больно.

И не только легко становится жить и "дышать не больно" поэту и его читателю въ этомъ прозрѣньи и забвеньи безкорыстнаго художественнаго настроенія—а въ немъ же и единственная возможность намъ, удрученнымъ рабамъ земной нужды и скорби, возвыситься духомъ и дёломъ до сферъ вёчной красоты, истины и правды. Въ немъ же-и неоцвненное, живительное доказательство человвку-его двиствительнаго благородства, его свободы отъ того унижающаго рабства. Напрасны будуть и безсильны всё самые страстные и громкіе призывы стаднаго человъчества подчинить свой духъ всецьло этому унижающему рабству тенденціи, пользы, корысти, отказавшись навѣки отъ какихъ-либо притязаній на благородство, на истину, красоту и правду, - пока у человъчества останутся такія законченныя, свътлыя и свободныя проявленія духовной жизни, какъ поэзія Фета. Благородная п чистая въ своемъ источникъ, прекрасная и правдивая въ своей формв и содержаніи, — поэзія эта неизбіжно и всегда будеть облагораживать, очищать и неотразимо обращать къ красотв и правдѣ всякую душу, которой коснутся ея лучезарные, только любовью, только торжествомъ жизни и молитвой звенящіе звуки.

N start there he moreous athoronals.

Kare made here is a tage hered.

A de syone upoptable is as store sainthere

seems will store a terminal and received

И ве зодаре зеглять раздолител, дих и дримать по польней незет и строительной поставлять раздольной поставлять раздольной поставлять раздольной поставлять раздольной поставлять незетления поставлять поставлят



